
P. I. Sosok Guru 
Diterjemahkan dengan izin dari The Messenger, The Message, The Community,  

oleh Roland Muller, Istanbul: 2006, Bab 4 

 
 
Dalam melakukan Pekabaran Injil (P.I.) belakangan ini kalangan penginjil maupun para 
perintis jemaat pada umumnya melakukan pendekatan melalui “jembatan persahabatan” 
(friendship evangelism). Tetapi tatkala melakukan penelitian mengenai para penginjil 
yang terbilang sukses, menurut hemat saya tak seorang pun di antaranya yang berhasil 
karena memakai pendekatan “P.I. Persahabatan”. Bukan berarti mereka tidak mau 
menjalin persahabatan dengan orang-orang yang hendak diinjili. Tetapi sebagian besar di 
antaranya memang tidak melihat “P.I. Persahabatan” sebagai strategi misi satu-satunya 
yang pantas untuk dijalankan. Bahkan, sebagian penginjil/misionaris merasa bahwa 
strategi misi berupa “P.I. Persahabatan” kurang memenuhi harapan. Mereka 
menyayangkan bahwa pendekatan ini terlalu digembar-gemborkan, padahal mungkin saja 
ada pendekatan-pendekatan lain yang lebih jitu. 
 
P.I. Persahabatan 
(Friendship Evangelism) 
 
Sesungguhnya, ketika bicara tentang “P.I. Persahabatan” dengan rekan-rekan pekerja 
misi/ perintis jemaat, saya mendapati bahwa tiap orang ternyata mempunyai persepsi 
yang berbeda mengenai apa yang dimaksudkan dengan istilah tsb. Saya mendapati bahwa 
sedikit saja pekerja misi yang pernah memikirkan secara mendalam dasar alkitabiah dari 
cara pendekatan ini. Banyak di antara mereka bahkan merasa heran bahwa saya justru 
mempertanyakan keabsahan konsep ini. Yang lebih-lebih membuat  saya heran adalah 
bahwa banyak di antara para pekerja misi begitu yakin bahwa ”P.I. Persahabatan” 
merupakan metode paling tepat untuk menjangkau orang-orang yang beragama Islam, 
Buddha, Hindu dan lain-lainnya. Mereka menganggap pendekatan ini sudah diterima 
pada umumnya dan sudah terbukti. Padahal dalam budaya-budaya tsb. ”persahabatan” 
sesungguhnya adalah sebuah komitmen untuk seumur hidup (sampai mati). Persahabatan 
bukanlah sekedar sarana untuk penginjilan. Hal ini kurang diperhatikan oleh para 
misionaris dari Barat pada umumnya. 
 
Sejujurnya, dalam tahun-tahun belakangan ini saya mulai mempertanyakan kembali 
pandangan saya sendiri mengenai hal ini. Ketika saya (warga asing) mulai melayani 
sebagai seorang misionaris, saya pun menganggap bahwa P.I. Persahabatan itu memang 
merupakan satu-satunya cara yang baik. Karena saya tahu bahwa di negara-negara 
muslim biasanya akan sangat menyinggung perasaan masyarakat apabila P.I. dilakukan 
dengan cara-cara tradisional seperti pergi dari rumah ke rumah atau mengadakan KKR. 
 
Saya pertama kali mendengar mengenai “P.I. Persahabatan” pada tahun 1970-an, ketika 
sepasang suami-istri misionaris yang sudah veteran dalam pekerjaan misi bercerita 
dengan antusias bagaimana mereka dapat berbincang-bincang bebas dengan tetangga-
tetangga mereka yang muslim. Mereka begitu bebas ”mengobrol mengenai Injil” dengan 
tetangga lewat pagar pembatas di halaman belakang rumah. Cerita mereka kedengaran 



 2

begitu menarik dan membuat kami semua ingin tahu. Ketika masih muda, saya sendiri 
pernah melakukan P.I. dari rumah ke rumah, P.I. di kedai kopi dan P.I. dengan KKR di 
negara Irlandia. Karena kemudian mau melanjutkan pelayanan di kawasan Timur 
Tengah, saya pun ingin tahu metode P.I. mana kiranya yang efektif untuk daerah 
mayoritas muslim.  
 
Setelah pindah ke Timur Tengah dan mulai belajar bahasa setempat, saya pun mulai 
mencari para misionaris berpengalaman yang dapat mengajarkan “bagaimana caranya” 
ber-P.I. di daerah ini. Tidak lama kemudian barulah saya tahu bahwa sebenarnya sedikit 
sekali warga muslim yang berhasil dibawa kepada pertobatan. Tidak banyak misionaris 
yang berhasil membawa orang Islam kepada Yesus. Oleh karena itu kami (misionaris 
yang baru) tidak melihat suatu contoh nyata yang dapat ditiru. Sesudah mulai cukup 
menguasai bahasa setempat, saya pun mulai memakai metode ”P.I. Persahabatan” yang 
demikian dihebohkan itu. Sebenarnya kami sendiri tidak begitu mengerti apa itu, ”P.I. 
Persahabatan”. Pada intinya sebagian rekan mahasiswa dan saya sendiri berpikir bahwa 
yang penting adalah mulai saja dengan menjalin hubungan persahabatan yang baik 
dengan sejumlah warga muslim. Sekali persahabatan itu sudah terjalin, di kemudian hari 
akan mudah untuk berbagi mengenai Kristus kepada mereka, demikian pikir kami. 
 
Seperti juga terjadi dengan upaya-upaya P.I. yang lain, ada pendekatan tertentu yang 
berhasil, tetapi sebagian besar kami pada akhirnya mengurungkan niat untuk 
mengenalkan Kristus kepada teman-teman kami. Setelah membuang cukup banyak waktu 
dan tenaga untuk membangun persahabatan, kami pun urung untuk berterus-terang 
kepada teman-teman itu bahwa mereka akan masuk neraka. Kami takut hubungan kami 
akan terputus karenanya. Hanya satu-dua misionaris yang lumayan berhasil, tetapi itu 
adalah karena mereka memang sangat ”pandai” dalam penginjilan. 
 
Yang membuat saya kurang puas adalah bahwa di seluruh dunia begitu banyak misionaris 
hanya menggunakan metode P.I. yang satu ini, padahal cara ini kurang berhasil untuk 
memenangkan jiwa. Skenarionya mungkin tidak sama. Pertama, dalam hubungan lintas 
budaya memang tidak mudah untuk menjalin hubungan persahabatan yang akrab. 
Seringkali para misionaris baru mendapati bahwa warga masyarakat fokus itu sebenarnya 
punya maksud tertentu apabila mau bersahabat dengan seorang misionaris (bule). Pada 
suatu hari seorang misionaris muda (bule) dengan penuh frustrasi curhat kepada saya. 
Rupanya pemuda-pemuda kenalannya di sekitar jalanan dan di daerah pasar di situ hanya 
bermaksud untuk ”memanfaatkan” dia. Hanya selang beberapa hari setelah berkenalan, 
mereka sudah bertanya kepadanya apakah ia mempunyai adik perempuan (yang ingin 
mereka pacari). Mereka bahkan berani masuk ke apartemennya untuk mencari majalah 
porno, atau meminta bantuan ketika akan mengisi formulir visa untuk pergi ke luar 
negeri. Hanya sedikit orang yang benar-benar mau untuk bersahabat dengan orang asing. 
Jelas dibutuhkan cukup banyak waktu untuk membangun persahabatan, dan biasanya hal 
itu memerlukan suatu komitmen jangka panjang. 
 
Setelah berhasil mendapatkan beberapa teman, pemuda misionaris ini pada akhirnya 
mendapati bahwa pengertian penduduk setempat mengenai persahabatan itu tidak sama 
dengan pengertian dia sendiri. Di jalanan di bawah apartemennya terdapat sekelompok 



 3

pemuda yang suka ”ngerumpi”. Mereka duduk-duduk sambil minum teh, atau 
mengembara di sekeliling pasar atau berdiri terus di jalanan sepanjang malam, 
menghabiskan waktu dengan mengobrol. Mereka pun tidak keberatan kalau pemuda 
misionaris ini mau bergabung dengan mereka. Tetapi tak lama kemudian pemuda bule ini 
mulai mengerti bahwa ia harus senantiasa bersama mereka jikalau benar-benar ingin 
bergabung dengan mereka. Tiap-tiap hari para pemuda itu berkumpul sesudah pulang dari 
sekolah atau pekerjaan, dan tiap kali mereka bergadang hingga jauh malam. Tentu saja, 
akhirnya pemuda misionaris itu menyadari bahwa tidak mungkin untuk bergadang terus 
dengan mereka selama empat atau lima jam, dan bahkan selama sepuluh jam pada akhir 
pekan, hanya untuk tetap boleh menjadi teman mereka. Ketika memberitahu mereka 
bahwa ia mempunyai kesibukan lain yang tidak memungkinkan ia terus-menerus bersama 
kelompok itu, mereka pun berkata: ”Terserah kamu, pilihlah sendiri apakah kamu mau 
dengan kami atau dengan mereka.” 
 
Tentu saja misionaris muda ini menjadi bingung. Haruskah ia berhenti melakukan tugas-
tugasnya yang lain, bahkan semua kegiatannya yang berhubungan dengan gereja, supaya 
dapat menghabiskan waktunya hanya dengan empat atau lima pemuda setempat? Apakah 
dengan demikian ia tidak akan ada waktu lagi untuk menjalin hubungan dengan teman-
teman yang lain di tempat itu? Apakah ia harus memfokuskan pelayanannya kepada 
kelompok kecil itu saja? Memang, sejauh itu belum banyak kesempatan atau peluang 
yang dimilikinya untuk memberitakan Injil. Berapa lamakah ia harus ”bersahabat” 
dengan mereka sebelum mulai memberitakan Injil? Lalu, bagaimana sekiranya mereka 
menolak apa yang disampaikannya, dan kemudian juga menolak dirinya? Adakah strategi 
yang lain yand dapat ditempuh olehnya? 
 
”P.I. Persahabatan” memang sesuatu yang bersifat kontradiktif dalam berbagai 
kebudayaan, karena tujuannya hanya terfokus kepada beberapa gelintir orang, bukan P.I. 
yang menjangkau orang banyak. Pada dasarnya, di balik metode P.I. Persahabatan ini 
adalah keinginan dan desakan yang dirasakan oleh sang misionaris untuk mulai 
”berhasil” dalam pelayanan. Tetapi bagaimana pula kita harus ”melaporkan” 
persahabatan-persahabatan yang ”berhasil” dijalin itu? Mungkin baru belakangan kita 
akan menyadari bahwa P.I. persahabatan itu tidak lain merupakan sebuah upaya untuk 
menghasilkan petobat yang baru, bukan benar-benar bertujuan untuk menghasilkan teman 
atau sahabat. 
 
Saya sudah bertahun-tahun melayani sebagai perintis jemaat, dan di situ saya telah 
memperoleh banyak kesempatan memakai pendekatan P.I. persahabatan dan mengamati 
hasilnya. Saya melihat beberapa misionaris yang dengan sungguh habis-habisan 
memberikan hidup mereka untuk bersahabat dengan hanya beberapa gelintir warga 
setempat. Mereka menghabiskan waktu sampai bertahun-tahun untuk membangun 
persahabatan dengan keluarga-keluarga ini. Setiap kali menuliskan pokok-pokok doa 
dalam surat-surat mereka, mereka bercerita mengenai persahabatan yang baru terjalin, 
acara-acara keluarga yang barusan mereka hadiri dan beberapa orang yang telah menjadi 
teman yang paling dekat. Tetapi banyak di antara para misionaris itu berterus-terang 
kepada saya, betapa sulitnya bagi mereka untuk membagikan berita Injil kepada teman-
teman tsb. Setelah berhasil menjalin hubungan persahabatan yang baik, mereka merasa 



 4

seakan-akan ”mengkhianati” kepercayaan teman-teman itu apabila membagikan berita 
Injil kepada mereka. Kesan yang timbul adalah bahwa kami seakan-akan ”tidak tulus” 
terhadap teman-teman ini karena ternyata ada ”udang di balik batu” kenapa kami 
berteman dengan mereka selama ini. Dan setelah sekian tahun berjalan, motivasi 
sebenarnya baru jelas. 
 
Yang ini adalah kasus yang masih lumayan positif. Tetapi dalam kasus-kasus lain yang 
negatif, setelah mengalami sendiri kesulitan yang harus dihadapi, para misionaris itu 
akhirnya ”menyerah”. Mereka berpikir mungkin mereka hanya dapat menyatakan Injil itu 
melalui gaya hidup mereka, karena mereka tak akan pernah berani untuk berbincang-
bincang dengan bebas mengenai Yesus. Dalam beberapa kasus, pada akhirnya misionaris 
yang mengandalkan metode P.I. persahabatan ini hanya menghasilkan sesuatu, tetapi 
jelas bukan persahabatan dan juga bukan Injil yang diberitakan. (Beberapa orang 
memang memperoleh persahabatan yang mereka harapkan, beberapa orang pada akhirnya 
juga mendengar berita Injil itu, tetapi lebih banyak yang tidak mendapatkan kedua-
duanya!) 
 
Saya sudah lama memperhatikan kenyataan ini, oleh karena itu saya juga heran sekali 
mengapa kita telah begitu cepat menerima P.I. Persahabatan itu sebagai strategi misi yang 
baik. Saya belum pernah bertemu misionaris yang dapat menunjukkan sukses besar 
dalam memenangkan jiwa, meskipun tentu saja ada juga yang berhasil membawa satu 
dua orang kepada Kristus dengan memakai pendekatan itu. Tetapi setelah saya berpikir 
panjang mengenai hal ini, saya pun mulai mengerti mengapa pendekatan P.I. 
persahabatan cukup menarik bagi misionaris asing. (Penulis sendiri orang bule juga.) 
 
Pertama-tama, pelayanan model ini memang lebih ”aman”. Manusia cenderung mencari 
aman, dan untuk ”keamanan” itu kita menghabiskan banyak tenaga, waktu dan uang. Kita 
menginginkan rumah tempat tinggal yang nyaman. Kita membutuhkan tempat tinggal di 
mana kita dapat terlindung dari hiruk pikuk kehidupan sehari-hari dan sedikit rileks. Oleh 
karena itu, kami (misionaris Barat) suka membeli kursi sofa yang empuk, sejumlah buku 
dan video kesukaan kami dan menyimpan makanan-makanan kesukaan kami di kulkas. 
Boleh saja, lingkungan kebudayaan di sekitar kami agak ”menyeramkan” dan kurang 
nyaman, tetapi rumah tinggal kami menjadi ”tempat persembunyian” yang penting bagi 
kami. Dan karena P.I. persahabatan merupakan bentuk penginjilan yang paling tidak 
membahayakan, metode ini cocok sekali, karena kami memang lebih suka dengan 
kehidupan yang ”aman” dan ”nyaman”. 
  
Pilihan untuk memakai metode P.I. Persahabatan juga yang paling mudah untuk 
diterapkan. Pergi dari rumah ke rumah, KKR, dan lain-lainnya sangat sulit untuk 
dilaksanakan, apalagi di tengah budaya agama yang lain. Hanya sedikit misionaris yang 
memiliki keahlian untuk menghasilkan video-video dan literatur untuk penginjilan, dan 
bagi kami misionaris lainnya P.I. Persahabatan mungkinlah hanya satu-satunya cara yang 
dapat kami mengerti. 
 
Metode itu juga cocok, mengingat lifestyle (gaya hidup) kami sendiri yang serba sibuk. 
Bagaimana pun juga, P.I. hanya dapat dilakukan di selang-seling kesibukan kami yang 



 5

harus menyekolahkan anak, kegiatan eks-kul anak-anak, pertemuan-pertemuan tim, 
kegiatan-kegiatan sosial, dan pertemuan-pertemuan sesama warga asing yang harus kami 
hadiri. Mungkin untuk memberikan kesan kepada para sponsor bahwa kami melakukan 
sesuatu yang bernilai spiritual, sudah cukup untuk menjalin persahabatan dengan dua atau 
tiga keluarga setempat. 
 
Banyak misionaris merasa P.I. Persahabatan paling cocok dengan konsep modern tentang 
tentmaking (menjalankan profesi tertentu sambil melayani misi di luar negeri). Tetapi 
pada kenyataannya para tentmaker (kaum profesional yang bermisi) biasanya lebih suka 
memperkenalkan diri kepada masyarakat sebagai tenaga kerja sekuler, bukan orang 
berlatar belakang rohaniwan. Oleh karena itu, P.I. Persahabatan merupakan strategi 
terbaik untuk menjangkau (menginjili) warga setempat baik di tempat kerja maupun di 
luar jam kerja. 
 
Hanya sedikit sekali tenaga misionaris asing yang dapat berbicara lancar dalam bahasa 
setempat. Oleh karena itu kami mendapati bahwa cara yang terbaik untuk berbicara 
dengan warga setempat adalah dengan menjalin persahabatan saja. Jadi P.I. Persahabatan 
memang cocok dengan keterbatasan bahasa kami. 
 
Wah, kok jadinya saya ini terlalu keras mengritik misionaris asing, termasuk diri saya 
sendiri? Nyatanya, ketika melakukan penelitian mengenai para misionaris yang terbilang 
sukses, yang saya dapati adalah bahwa mereka yang sukses itu memilih pola hidup yang 
agak berbeda dari yang biasanya. Mereka memang bersahabat dengan para tetangga dan 
juga rekan-rekan sekerja. Tetapi persahabatan mereka itu benar-benar murni. Seandainya 
ada teman-teman yang bertanya mengenai agama dan keyakinan iman mereka, mereka 
akan senang untuk menjelaskannya. Karena berhasil menjalin suatu hubungan 
(relationship) yang dekat dan saling memperdulikan, seringkali terjadi percakapan-
percakapan yang spontan mengenai iman. Tetapi para penginjil ini tiada sekali-kali 
membangun persahabatan (hanya) dengan tujuan untuk menginjili orang. Kalau mereka 
bersahabat, maka persahabatan itu sungguh murni dan terbuka dan tidak didasari motivasi 
lain. 
 
Dalam hampir semua kasus, para penginjil yang terbilang sukses itu tidak pernah 
membangun persahabatan sebagai sebuah strategi misi. Semuanya melakukan pendekatan 
yang saya sebutkan sebagai ”P.I. Sosok Seorang Guru” (teacher-based evangelism). 
Sebagian besar misionaris yang sukses itu tidak pernah mempunyai sebuah ”julukan” 
tertentu untuk pekerjaan yang mereka lakukan. Tetapi setelah banyak mengamati semua 
kegiatan mereka, saya rasa mungkin lebih tepat untuk menggunakan istilah tsb. untuk 
menggambarkan pendekatan ini. 
 
P.I. Sosok Guru 
 
Pertama-tama, perlu saya katakan di sini bahwa dalam semua kasus, para penginjil yang 
terbilang sukses itu dikenal di masyarakat lingkungan mereka sendiri sebagai orang-
orang “rohani” yang dekat dengan Allah. Mereka berpengetahuan cukup banyak 
mengenai Alkitab dan tahu bagaimana caranya mengkomunikasikan ”Firman Tuhan” itu, 



 6

sehingga terkesan sebagai guru yang dapat dipercayai. Heran juga saya, ketika 
mendengar para tetangga dan rekan-rekan sekerja mereka (padahal belum mengenal 
Yesus) berkata kepada saya: Kalau Anda mau tahu lebih banyak mengenai perkara-
perkara rohani, pergilah kepada orang itu untuk bertanya kepadanya. 
 
Menurut saya, di sinilah kuncinya. Dalam pengalaman hidupku sendiri, saya mendapati 
bahwa justru orang-orang yang belum mengenal saya dengan cukup baik (terutama 
orang-orang Islam) seringkali memulai percakapan mengenai hal-hal rohani [dalam 
rangka mendakwahi saya]. Mereka berasumsi (dan saya sedikit ”jengkel” juga) bahwa 
saya ini orang Barat yang berpaham sekuler (duniawi dan ”kafir”), dan mereka berusaha 
untuk meyakinkan saya mengenai kehidupan rohani yang jauh lebih baik. 
 
Umumnya, kami-kami yang terjun ke misi beranggapan bahwa kami lebih rohani 
daripada orang yang lain. Kami sangat dihormati oleh rekan-rekan mahasiswa, para 
anggota gereja yang telah mengutus kami, dan sering juga sanak keluarga kami sendiri. 
Di mata mereka kami telah berani mengorbankan masa depan dan jaminan kehidupan 
kami, karena kami telah pergi ke suatu tempat yang jauh demi perluasan Kerajaan Allah. 
Dan sering kali kami sendiri ”termakan” oleh sanjungan mereka. Ketika pertama kali tiba 
di negara tempat kami akan menjalankan panggilan yang suci, kami pun merasa telah 
melakukan pengorbanan yang besar. Kami merasa kami adalah mahluk-mahluk rohani 
yang hebat. 
 
Syukurlah, begitu kami tiba di ladang misi, kami langsung mengalami shock berat dan 
terlepas dari kesan yang sebenarnya menipu diri sendiri itu. Karena ”keakuan” kami yang 
egois tiba-tiba muncul kembali, setelah harus menghadapi kenyataan hidup yang keras, di 
mana kami harus belajar bahasa baru, kebudayaan yang baru, dan sering dilanda rasa 
kesepian dan kesendirian. Ketika harus menangani pekerja-pekerja baru yang datang ke 
ladang misi, saya tidak menyebutnya mereka mengalami ” culture shock” atau kejutan 
budaya, melainkan ”self shock” atau terkejut melihat diri sendiri (”keakuan”nya sendiri).  
 
Soalnya, dalam kebudayaan Barat di mana kami telah dibesarkan kami biasa melakukan 
banyak kegiatan yang menyibukkan diri sendiri dan tidak pernah harus berhadapan 
dengan ”sang aku”, yaitu diri kita sendiri yang sebenarnya. Kehidupan kami dibuat sibuk 
dengan musik, olah raga, atau teman-teman, dan jarang ada waktu untuk diri sendiri tanpa 
dikelilingi orang yang lain. Tetapi ketika tiba di ladang misi, hilanglah semua faktor yang 
selama ini ”melindungi” sang ”aku” tsb. Kami mulai bercermin dengan diri kami yang 
sebenarnya, dan terkejut serta tidak menyukai apa yang kami lihat di cermin. Belum lagi 
kami harus ”bergumul” dengan bahasa dan budaya yang baru, dan tiba-tiba pekerja misi 
yang baru itu merasakan kerohaniannya tidak sehebat yang dipikirnya dahulu, bahkan 
sangat tidak siap.  
 
Tidak heran, mengapa seringkali lebih mudah bagi pekerja misi yang baru untuk hanya 
melakukan P.I. Persahabatan. Hal itu akan lebih mudah daripada harus memikirkan 
bagaimana berpenampilan sebagai seorang abdi Allah, apalagi saat itu ia tidak merasa 
dirinya begitu rohani lagi. Tantangannya terlebih berat untuk menjaga momentum rohani 



 7

kami dan menampilkan diri sebagai sosok yang mampu memberi bimbingan rohani 
kepada masyarakat di sekitarnya. 
 
Ada beberapa penginjil yang saya wawancarai dan mereka mungkin lebih radikal, karena 
menjelang beberapa waktu mereka berhasil menampilkan diri sebagai guru agama yang 
terhormat. Mereka menggunakan format dan sosok seorang guru, sesuai dengan peran 
budaya yang diterima oleh masyarakat, dan mereka melangkah dari posisi tsb. Yang tidak 
begitu radikal pun senantiasa berusaha untuk dapat duduk dan mengajarkan Alkitab 
kepada masyarakat. Sebagian di antaranya pun siap dengan bahan-bahan pelajaran 
tertentu. Sebagian lagi memiliki gambaran secara garis besar mengenai tujuan yang 
hendak dicapai. Dan sebagian lagi melakukan pendekatan sebagai mentor yang 
memberikan bimbingan sehari-hari. Tetapi semuanya berperan sebagai guru, yang 
membagikan pengetahuan dan kebenaran rohani. 
 
Suatu hal penting lainnya yang saya amati adalah perlunya memikirkan agenda atau hal-
hal yang hendak dilakukan. Kunci dari banyak penginjil yang terbilang sukses adalah 
bahwa mereka mengembangkan agenda yang jelas sebagai penginjil. Betapa pentingnya 
ini, saya mulai menyadari ketika sekian tahun yang lalu melakukan P.I. dari rumah ke 
rumah di Irlandia bagian Selatan. Ketika penghuni rumah membuka pintunya dan 
bertanya: ”Ya, apa maksud kedatangan Anda?” saya harus siap dengan jawaban tertentu. 
Saya mengetahui di mana saya harus mulai, apa yang hendak saya katakan, dan apa pula 
kesimpulan yang hendak kusampaikan. Dan saya siap benar untuk menjawab segala 
pertanyaan, bantahan, atau gangguan apa pun yang dapat mengalihkan perhatian. 
 
Keadaan yang dihadapi di negara-negara dengan mayoritas Islam jelas tidak sama. Pada 
masa-masa awal para penginjil pun datang dengan agenda mereka yang sudah disiapkan, 
tetapi dengan cepat mereka mendapati bahwa warga Islam pun mempunyai agenda 
mereka sendiri. Baru saja sang penginjil mulai dengan agendanya, tahu-tahu warga Islam 
yang mereka hadapi itu pun berkata: ”Ya, tetapi Alkitab Anda telah dipalsukan, bukan?” 
atau ”Bagaimana mungkin Allah mempunyai seorang anak?” Banyak konflik mulai 
timbul ketika dua agenda yang berlawanan itu saling bertubrukan. 
 
Tentu saja, banyak pekerja misi di dunia Islam senang sekali ketika mendengar para 
misionaris Barat mulai bicara mengenai P.I. Persahabatan. Mereka sungguh berharap 
pendekatan itu akan lebih berhasil. Mungkin pertentangan dapat dihindarkan jika sang 
penginjil tidak mempunyai agenda (tujuan) lain kecuali membangun persahabatan. Dalam 
proses tsb. sewaktu-waktu mereka mungkin dapat mengadakan diskusi kecil tanpa harus 
mengalami konflik.  
 
Memang, para penginjil sekarang rupanya tidak lagi mengikuti agenda untuk memberi 
sebuah gambaran jelas mengenai apakah keselamatan atau iman Kristiani itu. Tetapi pada 
kenyataannya ia tidak pernah diberi kesempatan untuk memberi penjelasan tsb. Sebagian 
besar percakapan pada akhirnya lebih mengacu kepada agenda pihak muslim. Memang, 
para pekerja Kristen masih tetap bertujuan untuk menolong menyelamatkan kawan-
kawan mereka. Tetapi pada kenyataannya, mereka tidak ada lagi agenda yang jelas untuk 



 8

membimbing mereka secara bertahap kepada Salib dan pada akhirnya kepada takhta 
Allah. 
 
Inilah yang menimbulkan kekhawatiran. Seringkali para misionaris merasa tidak ada 
banyak kemajuan, oleh karena itu, kapan pun ia berhasil melakukan dialog mengenai 
agama, entah mengenai topik apa saja, ia dianggap cukup berhasil. Banyak di antara kami 
para misionaris saling bercerita mengenai ”percakapan bagus” yang baru saja kami alami 
dengan teman-teman yang beragama Islam. Tetapi jika ditelusuri lebih jauh, ternyata 
yang paling banyak dibahas bukanlah agenda Kristen, melainan agenda yang disiapkan 
oleh pihak muslim. Demikian juga halnya dengan kaum Hindu, Buddha dan bahkan 
kalangan humanis sekuler.  
 
Pernah ada yang berkomentar bahwa semestinya sesudah selesai membahas agenda pihak 
seberang, pembicaraan semestinya dapat berlanjut dengan membahas agenda Kristen. 
Tetapi di sini ada dua masalah yang dihadapi. Pertama, orang yang membahas agenda 
seberang itu sering bicara terus mengenai agendanya, tanpa pernah berhenti. Tokoh-tokoh 
muslim seperti Ahmed Deedat (alm.) dan lain-lainnya telah berusaha keras untuk 
memperlengkapi kaum muslim dengan agenda yang tiada habis-habisnya. 
 
Selain itu, Iblis pun tidak henti-hentinya mengedarkan berbagai dusta dan desas-desus 
yang terus-menerus menambah agenda yang hendak dibahas oleh pihak yang lainnya. 
Tiba-tiba saja pembahasan bisa beralih dan membicarakan Nabi Muhammad yang 
dinubuatkan dalam Alkitab, atau cerita mengenai para astronaut (angkasawan) yang 
mendengar adzan ketika berada di luar angkasa, atau skandal kehidupan para penginjil 
terkenal yang bicara lewat siaran televisi, dan masih banyak hal lain lagi. 
 
Kebanyakan misionaris mengalami kesulitan besar untuk mengalihkan pembicaraan dari 
agenda pihak yang lain dan mulai mempresentasikan kekristenan. Banyak dari penginjil 
yang saya wawancarai sebenarnya tidak mempunyai agenda lain kecuali ”obrolan ringan 
tentang Injil”. Mereka belum pernah secara rinci memikirkan bagaimana cara yang 
terbaik untuk menyampaikan berita Injil kepada sekelompok hadirin tertentu, entah dari 
muslim, Buddha, penganut animisme, humanisme sekuler atau pun yang lainnya. 
Mungkin mereka memang belum pernah mendapatkan kesempatan, karena begitu sibuk 
melayani agenda dari pihak yang lain. 
 
Sebaliknya, ketika meneliti para penginjil yang terbilang berhasil di kawasan Timur 
Tengah, saya dapati bahwa mereka semua mempunyai agenda mereka sendiri yang jelas. 
Setelah beberapa waktu tinggal di sana mereka berhasil menyusun agendanya, yaitu 
bagaimana caranya mereka harus mempresentasikan Injil. Apabila mereka bertemu 
dengan seseorang, tujuan mereka pada akhirnya adalah untuk memulai suatu agenda 
Kristiani. Apabila sempat, mereka akan menanggapi agenda yang dimiliki oleh pihak 
yang lain. Jika pihak muslim berkeberatan mengenai Alkitab, mereka mempunyai suatu 
jawaban. Tentu saja, pada akhir jawaban itu mereka akan mengundang orang tsb. untuk 
mempelajari iman Kristiani. Jika seorang muslim mengajukan keberatan mengenai Yesus 
sebagai Anak Allah, penginjil itu akan memberikan suatu jawaban yang pada akhirnya 
kembali lagi mengundang ybs. untuk mempelajari ajaran Kristen. Sedikit pun kesempatan 



 9

yang terbuka, penginjil itu akan langsung memanfaatkannya dan memulai dengan 
agendanya sendiri untuk mempersembahkan suatu gambaran yang jelas dan dapat 
dimengerti mengenai kekristenan. 
 
Yang jelas, para penginjil tsb. memiliki suatu kelebihan. Masyarakat kepada siapa 
mereka bersaksi itu menyadari bahwa yang mereka hadapi itu adalah seorang abdi Allah 
yang dapat berbicara dengan penuh otoritas dan dapat berkomunikasi dengan efektif. 
Orang-orang yang dekat kepada Allah ini sesungguhnya merupakan contoh mengenai P.I. 
yang menampilkan sosok seorang guru. 
 
Dasar Alkitabiah untuk P.I. Sosok Guru 
 
Benarkah P.I. “Sosok Guru” itu Alkitabiah? Apakah pola itu ditunjang oleh Firman 
Allah? Sekian tahun yang lalu saya pernah membaca buku karangan Jens Christensen, 
yang berjudul ”Pendekatan Praktis kepada Umat Islam”. Dan saya sungguh tertantang 
setelah melihat bagaimana Alkitab menganjurkan untuk memberitakan Kristus secara 
terbuka. 
 
Kita tidak perlu melakukan studi yang terlalu mendalam mengenai pola-pola P.I. dalam 
Alkitab. Cukuplah pada saat ini untuk meninjau secara sekilas mengenai konsep 
mengajar. Kata-kata ”berkhotbah” (preach) dan ”mengajar” (teach) sering dipakai dalam 
Alkitab sehubungan dengan Kristus. Gambaran menyeluruh yang diberikan dalam 
keempat Injil mengenai Yesus adalah Ia adalah seorang pengajar (guru) dan tabib yang 
menyembuhkan penyakit. Selain itu, penting untuk memperhatikan figur yang dimiliki 
Yesus dalam pandangan masyarakat. Dengan sebutan apakah mereka memanggil-Nya? 
Yang paling banyak adalah sebutan ”Rabbi” dan “Guru yang baik”. Dengan demikian, 
tokoh utama yang harus kita tiru dalam kehidupan kita adalah tokoh yang mempunyai 
gaya hidup seorang guru. Dalam Alkitab Perjanjian Baru, 52 kali disebutkan bahwa 
Yesus mengajar. Ia mengajar di rumah sembahyang Yahudi (sinagoga), di dalam bait 
Allah, di dalam perahu, di jalanan, di padang gurun, di atas gunung, di dalam kota-kota 
dan di desa-desa. 
 
Ketika Yesus memuridkan para pengikut-Nya, terutama dua belas orang yang menjadi 
para pengikut inti, Ia mengajarkan mereka bagaimana menjadi penjala manusia. Ajaran-
Nya antara lain adalah ”Pergilah mengajar” (Matius 10:7); ”Sampaikan dari atap-atap 
rumah” (10:27); ”Beritakan Injil kepada segala mahluk” (Mark. 16:15); ”Sesudah Injil 
diberitakan di seluruh dunia, maka kesudahan akan tiba” (Matius 24:14). 
 
Menurut Alkitab, sesudah Yesus naik ke surga para murid itu “pergi ke mana-mana, 
memberitakan firman” (Kisah 8:4). Ketika Petrus dan Yohanes dihadapkan ke mahkamah 
Sanhedrin, mereka diperintahkan ”untuk tidak lagi bicara atau mengajar mengenai 
Yesus” (Kisah 4:18). Ketika para murid Yesus dipenjarakan dan seorang malaikat 
membebaskan mereka dari penjara, malaikat itu pun berkata: ”Pergilah ke bait dan 
sampaikan berita kehidupan kepada masyarakat!” Maka para rasul pun memasuki bait 
Allah menjelang subuh dan langsung mulai mengajar (Kisah 5:20, 21). 
 



 10

Ketika menulis kepada jemaat di Korintus Paulus mengawali suratnya dengan membahas 
perbedaan antara hikmat manusia dan hikmat ilahi. Seluruh pasal surat itu penuh berisi 
hikmat mengenai pentingnya mengajar, bukan dengan memberikan jawaban dan 
argumentasi yang jitu, melainkan di dalam kehancuran dan kerendahan hati, yaitu dengan 
menyampaikan ”berita mengenai Salib”. Paulus menegaskan bahwa ia tidak diutus untuk 
membaptis orang-orang, melainkan untuk berkhotbah (1:17). Ia mengatakan bahwa ia 
mengetahui ”betapa bodohnya berita mengenai Salib bagi orang-orang yang berada di 
jalan yang menuju kebinasaan” (1:18). Tetapi, ”karena di dalam hikmat-Nya Allah 
mengatur agar dunia ini tidak akan pernah menemukan Dia melalui hikmat manusia, 
maka Ia memakai khotbah kita yang bodoh untuk menyelamatkan semua orang yang 
percaya” (1:21), ”dan karena itu kita mengkhotbahkan Kristus yang disalibkan” (1:23). 
 
Ada dua hal penting yang dikemukakan di sini. Yang pertama, mengenai “akal budi 
manusia”, dan yang kedua “kebodohan dari khotbah”. Setelah melayani sekian tahun 
lamanya, saya melihat banyak contoh dari akal budi manusia, ketika orang-orang Kristen 
berusaha menjawab bantahan-bantahan yang diajukan oleh orang Muslim. Kelebihan 
kekuatan dari argumentasi Kristen adalah logikanya. Kelebihan kekuatan dari jawaban 
orang Islam pada akhirnya adalah ketundukan mereka kepada apa yang merupakan 
kehendak Allah menurut mereka, entah hal itu masuk akal atau tidak. Jarang sekali ada 
yang dapat memenangkan perdebatan ini. Tetapi Paulus menunjukkan sesuatu yang 
berada di luar hikmat atau akal pikiran manusia. Itulah proklamasi atau penyataan tentang 
kebenaran. Ketika Salib Kristus diproklamasikan, Roh Kudus dapat bekerja di dalam hati 
manusia dan menarik mereka semua kepada diri-Nya. 
 
Paulus menggarisbawahi hal ini dalam Roma 10:14, ketika ia mengajukan pertanyaan: 
“Dan bagaimana mereka dapat percaya kepada-Nya jika mereka belum pernah 
mendengar mengenai-Nya?” Jika kita menghabiskan semua waktu kita dengan pola 
pemikiran manusia, ada kemungkinan akhirnya kita justru tidak jadi memproklamirkan 
atau menyampaikan kabar baik Injil. Tidaklah cukup untuk hanya menjawab semua 
bantahan. Kita harus melangkah maju dan membuat proklamasi. Pengajaran adalah 
hakikat pekerjaan kita sebagai penginjil. Mungkin hal itu kedengaran bodoh di pihak para 
pendengar dan terdengar bodoh di pihak kita, tetapi memang itulah cara yang dipilih oleh 
Allah. Pola yang digariskan dalam Alkitab adalah bahwa Allah menyuruh kita membuat 
proklamasi, dan selanjutnya Roh Kudus-lah yang akan mengambil Firman Allah itu dan 
menyampaikannya ke dalam hati orang-orang yang mendengarkan. 
 
Suatu masalah lain adalah bahwa banyak orang Kristen yang berniat baik dewasa ini 
tidak tahu atau tidak mempunyai gambaran bagaimana caranya memproklamasikan 
Kristus, sehingga pikiran seorang muslim dapat memahaminya. Yang berbahaya adalah 
bahwa kita menjadi diam seribu bahasa, atau tidak berani terus terang. Ketika para 
penjajah Barat masih berkuasa, banyak misionaris menyalahgunakan hak mereka sebagai 
pengajar Injil dan lebih mengajarkan kebudayaan dan gaya hidup Barat ketimbang 
memperkenalkan Kristus yang telah disalibkan. 
 
Semasa hidupku yang singkat ini saya telah berkesempatan untuk bertemu dengan 
sejumlah pekerja Kristen yang terbilang sukses di berbagai belahan dunia. Mereka 



 11

bekerja dalam bahasa, kebudayaan dan situasi yang berbeda satu dengan yang lainnya, 
tetapi ada satu hal yang saya perhatikan pada mereka semua: semuanya adalah orang 
yang berkhotbah dan mengajar. Mereka selalu siap sedia dan mampu untuk bicara 
mengenai Kristus dalam berbagai situasi dan kondisi: dalam kelas Sekolah Minggu, 
dalam kebaktian gereja, sehabis makan bersama-sama, di dalam rumah, ketika sedang 
menumpang bis, atau di dalam pesawat terbang. 
 
Salah satu contoh baik mengenai hal ini adalah temanku, yang bernama Harry Young. 
Harry selalu saja berkhotbah. Ke mana pun pergi ia selalu membawa Alkitabnya, untuk 
sewaktu-waktu dapat berbagi kepada orang lain dari ayat-ayatnya. Dan memang 
begitulah, semua penginjil senior yang sukses dan saya kenal selalu dalam keadaan siap 
untuk berkhotbah dan mengajar. Orang-orang mengenal baik akan mereka dan harus 
mengakui keberadaan mereka: guru-guru pengajar Kristen yang dapat berbicara dengan 
penuh otoritas. 
 
Di zaman sekarang ini tampaknya kita telah kehilangan sebagian dari semua hal 
demikian. Mungkin saja, kita begitu takut kalau sampai terkesan menjadi orang yang 
ingin memaksakan kehendak atas orang lain. Tetapi boleh jadi, apabila kita terlalu 
berusaha untuk memperhalus pendekatan kita, ada kemungkinan bahwa kita justru sama 
sekali tidak dimengerti oleh orang-orang yang budayanya sendiri lebih suka untuk 
berterus-terang. 
 
Pada suatu hari Harry mengunjungi kami di ladang misi dan memperlihatkan kepada 
kami seperangkat “perlengkapan” yang biasa dipakainya. Dalam dompetnya ia 
menyimpan beberapa lembaran kertas. Di lembaran-lembaran kertas itu terdapat beberapa 
kerangka khotbah yang sering dipakainya, lengkap dengan ayat-ayatnya. Karena semakin 
lanjut usianya ia mulai menjadi agak lamban dan pelupa, maka ia selalu membawa 
catatan-catatan khotbah itu di dalam dompetnya. Pada waktu diperlukan, ia akan 
mengeluarkan ”perlengkapan”nya sesuai dengan kebutuhan. 
 
Pada tahun 1980 saya dan istriku berkesempatan untuk menemani pelayanan Harry di 
kota Birmingham, Inggris. Pelayanan Harry khususnya adalah di kalangan muslim yang 
tinggal di sana, maka ia membawa kami menemaninya dalam kunjungan yang ia lakukan. 
Dalam kunjungan-kunjungan itu, setiap kali pada saat yang tepat ia mengeluarkan 
Alkitabnya dan dengan santun meminta ijin apakah boleh menyampaikan sesuatu dari 
kitab Injil. Kami sungguh terheran-heran, karena kemudian ia akan berdiri, membuka 
Alkitab dan menyampaikan sebuah pelajaran. Mulai-mula kami menjadi heran dengan 
cara pendekatannya itu. Tetapi tak lama sesudah itu kami pun menyadari bahwa Harry 
memang salah satu dari sedikit kenalan kami yang cukup berhasil dalam menyampaikan 
berita Injil kepada warga muslim. 
 
Pola-pola Penginjilan yang Lain 
 
Ketika berbicara dengan para misionaris lain saya mendapati bahwa banyak di antaranya 
merasa cara Harry itu terlalu konfrontatif. Menurut mereka, Harry dan orang-orang lain 
yang melakukan pendekatan seperti ini memang sengaja mencari peluang untuk 



 12

berkonfrontasi dengan orang-orang Islam dan berdebat dengan mereka. Ketika kemudian 
saya bicara dengan Harry mengenai hal ini, ia mengakui bahwa ia juga menyadari bahaya 
tsb. Seperti semua pengajar yang lain, ia juga berusaha menjaga keseimbangan dalam 
gaya pengajarannya. Tetapi kalau disuruh untuk memilih, maka ia lebih suka bersikap 
konfrontatif, daripada kehilangan kesempatan untuk memberitakan Kristus. 
 
Sejak dahulu memang ada saja orang-orang yang memproklamasikan Kristus kepada 
kerumunan massa Muslim tanpa basa-basi, sama seperti mereka akan berkhotbah di 
depan massa di negeri mereka sendiri. Orang-orang ini boleh dikatakan kurang imaginasi 
(kurang memikirkan konsekuensinya), dan kurang empati. Akhirnya mereka hanya 
bertengkar dengan hadirin yang beragama Islam, bukannya meyakinkan mereka 
mengenai Kristus. Memang ada waktu dan tempat tertentu untuk melakukan suatu 
konfrontasi (misalnya melalui debat yang terorganisir), tetapi bukan itulah cara 
penginjilan yang satu-satunya atau yang terbaik. 
 
Di sisi ekstrim lainnya, sebagian orang mungkin tidak sudi untuk bertengkar dengan 
orang-orang Islam. Mereka hanya ingin hidup sedemikian rupa sehingga memberikan 
contoh mengenai kehidupan orang Kristen yang semestinya. Ini merupakan pendekatan 
P.I. melalui Gaya/Pola Kehidupan (lifestye evangelism). Semua kita memang juga 
melakukan P.I. Gaya Kehidupan ketika orang-orang lain memperhatikan bagaimana kita 
hidup. Tetapi pola hidup itu sendiri tidaklah cukup. Bagaimana pun juga, orang akan 
tetap salah mengerti maksud kita, apalagi jika kita dari kebudayaan yang lain. 
 
Di bawah ini saya membuat sebuah bagan yang memaparkan beraneka ragam P.I. yang 
saya lihat. Mulai dari bagian paling kiri yang merupakan cara paling halus sampai bagian 
paling kanan yang paling dapat menyinggung perasaan. Anda melihat bahwa pola P.I. 
Sosok Guru berada persis di tengah-tengah. 
 
Gaya Kehidupan – Persahabatan – Sosok Guru - Proklamasi - Konfrontasi 
 
Semua metode P.I. tsb. ada manfaatnya dan hendaknya dipakai pada saat yang paling 
tepat. Yang dimaksudkan dengan Proklamasi termasuk literatur, media dan bentuk-
bentuk komunikasi lainnya. Saya percaya bahwa metode P.I. sosok guru yang berada di 
paling tengah semestinya adalah pola yang paling banyak digunakan, karena letaknya di 
tengah di antara dua buah ekstrim, yaitu melalui gaya kehidupan dan melalui konfrontasi.  
 
Pertanyaan-pertanyaan untuk Perenungan atau Diskusi 
 
1. Menurut Anda, apakah yang dimaksudkan dengan istilah ”P.I. Persahabatan”? 
2. Pernahkah Anda berhasil dengan membangun persahabatan terlebih dahulu, kemudian 
beralih kepada suatu hubungan di mana Anda dapat berbicara dengan bebas mengenai 
Kristus? Jelaskan jawaban Anda. 
3. Apakah Anda merasa memiliki karunia-karunia untuk penginjilan? Mudahkah untuk 
membawa jiwa-jiwa kepada Kristus? 
4. Apakah Anda mempunyai karunia mengajar? Pernahkah Anda memakai karunia tsb. 
untuk membawa seseorang kepada Kristus? 



 13

5. Apakah masyarakat yang di antaranya Anda melayani mempunyai sebuah agenda 
rohani untuk Anda? Apakah mereka juga ingin berdakwah kepada Anda mengenai agama 
mereka? Apa saja hal-hal yang terdapat dalam agenda mereka? 
6. Bagaimana caranya Anda akan beralih dari agenda mereka kepada agenda Anda? 
7. Apakah Anda merasa mudah untuk berkhotbah/mengajar? Apakah Anda memerlukan 
lebih banyak pengalaman di bidang ini? Bagaimana saja cara-caranya untuk Anda 
mendapatkan pengalaman tsb.? 
8. Dapatkah team Anda mengatur waktu supaya Anda mendapatkan kesempatan 
mempraktikkan mengajar satu sama lain dengan memakai seperangkat pelajaran? 
9. Sudahkah Anda menemukan kerangka-kerangka pengajaran atau bahan pelajaran yang 
baik? Dapatkah Anda menyebutkan tiga atau empat macam bahan pengajaran yang dapat 
Anda pakai untuk mengajar orang-orang yang sedang mencari Tuhan? 
10. Dapatkah Anda menyebutkan cara-cara tertentu bentuk P.I. yang bersifat konfrontatif 
yang mungkin akan bermanfaat untuk pelayanan Anda? Misalnya, Perdebatan. 
Bagaimana caranya memakai metode-metode tsb.? 
11. Dapatkah Anda menyebutkan metode-metode proklamasi yang dapat dipakai dalam 
pelayanan Anda? Apakah ada beberapa cara yang baik untuk menyampaikan berita itu 
kepada sejumlah besar orang? 
12. Apakah yang menghalangi Anda untuk memakai metode-metode tsb.? Rasa takut, 
keterbatasan biaya atau perkara-perkara yang lain? 
13. Adakah waktu-waktu tertentu dalam pelayanan Anda di mana kehidupan Anda 
sendirilah yang harus menjadi sarana penginjilan Anda yang terutama? 
14. Menurut Anda, bagaimanakah gambaran yang dimiliki orang-orang mengenai diri 
Anda? Adakah kemungkinan bahwa mereka tetap salah mengerti mengenai kehidupan 
Anda? 
15. Jabarkan pola situasi penginjilan yang disebutkan berikut ini, dan buatlah klasifikasi/ 
penggolongan mengenai gaya P.I. yang dipergunakan. Yohanes 3:1-21; Yohanes 4:3-30; 
Kisah 3:1-26, Kisah 8:26-39; Kisah 17:1-33; 1 Tesalonika 1:5-10. 
16. Bentuk-bentuk P.I. manakah yang harus Anda usahakan untuk memperbaikinya? 


